PLACE PUBLIQUE 2026
PLACE PUBLIQUE 2026

a L’AGORA SPINOZA ET NOUS
64 rue du pére Corentin Paris 1l4e
QUE PEUT UN CORPS?

Métro Ligne 4 Porte d’Orléans, Bus 38 et 92; Tram T3a

Le matin

Un film présenté par Mayette Viltard
par
L’aprés-midi

Exposé de Xavier Leconte et débats.

Xavier Leconte
Des articles et des livres:

Spinoza,
- Guvres IV, Ethique, PUF, 2020.
- Correspondance, GF Flammarion, 2010.
Gilles Deleuze,
- Sur Spinoza, cours novembre 1980-mars 1981, Edition préparée par David
Lapoujade, Les Editions de Minuit, 2024.
— « Idée et affect chez Spinoza », Cours du 24 janvier 1978, Webdeleuze.
- Spinoza et le probléme de 1’expression, Les Editions de Minuit, 1968.
- Spinoza, Philosophie pratique, Les Editions de Minuit, 1981.
— « Sur Nietzsche et 1’image de la pensée » (1968), et «Spinoza et la
méthode générale de M. Gueroult» (1969), in L’ile déserte et autres
textes, Textes et Entretiens 1953-1974, Les Editions de Minuit, 2002.
— « L’immanence : une vie », in Deux régimes de fous, Textes et Entretiens
1975-1995, Les Editions de Minuit, 2003.
- « Cours sur Hume (1957-1958) », in Lettres et Autres Textes, Les Editions
de Minuit, 2015.
- « Spinoza et les trois “Ethiques” », in Critique et clinique, Les Editions
de Minuit, 1993.
Henri Vermorel, Madeleine Vermorel, Sigmund Freud et Romain Rolland, Correspondance
1923-1936, PUF, 1993, p. 114.
Lou Andreas Salomé, Correspondance avec Sigmund Freud, suivie du Journal d’une
année (1912-1913), Gallimard,1970, p. 311-312.
Romain Rolland, Empédocle, suivi de L’éclair de Spinoza, Manucius, 2014.

SAMEDI 14 FEVRIER
a LAGORA

Vous trouverez les annonces et certains extes sur le site de L’unebévue a ww.unebevue.org.

Inscription sur place a 9%h.
Participation aux frais 30 euros - tarif réduit possible.

L
wny
>
—
<<
=
<
- -
o
>
nm
o
L
[am]
L
-
=
L
o
L
-
=
L
(a'a)
L
=
-
—

L’unebévue Revue de psychanalyse

82 avenue de Breteuil 75015 Paris 64 rue du pél’e Corentin Paris 14
unebevue@wanadoo. fr de 9h30 a 12h et de 14h a 16h30

www . unebevue.org




« J’ai durant ma longue vie, voué a la personne comme a I'ceuvre de pensée du grand philo-
sophe Spinoza une considération extraordinaire, quelque peu craintive. Mais je crois que cette
attitude ne me donne pas le droit de dire quelque chose sur lui devant le monde entier, surtout
que je ne saurais rien dire qui n’ait déja été dit par d’autres. Excusez-moi, compte tenu de ces
remarques, de ne pas participer au projet de ce livre d’hommages, et soyez assuré de ma sym-
pathie et de ma haute considération. »
« jadmets tout a fait ma dépendance a I'égard de Spinoza »
« Si je n’ai pas cité son nom, c’est que je n’ai pas tiré mes présupposés de I’étude de cet auteur
mais de I'atmosphére créée par lui »

Sigmund Freud, Deux lettres de Freud a Siegfried Hessing, 1932

« [...] il suffit de quelques pages pour savoir si oui ou non on appartient [a Spinoza], alors que
de grands travaux sur lui ont été le résultat de malentendus les plus savants. Car penser comme
lui ne veut pas dire qu’on accepte un systéme, mais simplement « penser ». [...] J’éprouve une
grande joie a constater que le seul penseur avec lequel j'ai eu presque dés I'enfance de pro-
fondes affinités intuitives et une sorte d’adoration, me retrouve ici et qu'’il soit le philosophe de
la psychanalyse. Pour peu que I'on pousse la réflexion assez loin sur quelque point que ce soit,
on se heurte a lui : on le rencontre sur la route ou il attend, toujours prét. »

Lou Andreas Salomé, Journal d’'une année (1912-1913)

« Comment Spinoza définit-il un corps ? Un corps quelconque, Spinoza le définit de deux fagons
simultanées. D’une part, un corps, si petit qu'il soit, comporte toujours une infinité de particules : ce
sont les rapports de repos et de mouvement, de vitesses et de lenteurs entre particules qui défi-
nissent un corps, l'individualité d’un corps. D’autre part, un corps affecte d’autres corps, ou est
affecté par d’autres corps : c’est ce pouvoir d’affecter et d’étre affecté qui définit un corps dans
son individualité. En apparence, ce sont deux propositions trés simples : I'une est
cinétique, I'autre est dynamique. Mais si on s’installe vraiment au milieu de ces pro-
positions, si on les vit, c’est beaucoup plus compliqué et I'on se retrouve spinoziste avant d’avoir
compris pourquoi. »

Gilles Deleuze, Spinoza et nous.

Spinoza et nous. Que peut un corps?

Ce titre, «Spinoza et nous», est une reprise de celui que Deleuze avait donné
a son intervention a un Colloque Spinoza qui s’est tenu a Paris les 3 et 5 mai 1977. Le
texte de cette intervention a paru une premiere fois, «partiellement», avec les Actes du
Colloque, dans la Revue de Synthese, en décembre 1978, et a finalement trouvé sa pleine
place dans la réédition du livre de Deleuze, Spinoza, Philosophie pratique, aux éditions de
minuit, en 1981, dont il constitue le sixiéme et dernier chapitre.

Cette mise en avant du «nous» dans le titre de I'intervention de Deleuze sur
Spinoza a résonné pour moi dans une sorte de symétrie avec celle que proposait un autre
titre, celui du numéro 30 de L'Unebévue, paru en novembre 2012, «Aujourd’hui, Dieu c’est
nous». Ces mots, surprenants, provocants (prononcés initialement par Félix Guattari dans
un Entretien pour la télévision grecque) sont repris et cités, non plus en titre sur la couver-
ture de la revue, mais a l'intérieur, par Anne-Marie Ringenbach, dans un article intitulé «La
question de I'étre et la valeur de la vie, Nietzsche, Deleuze, Guattari» ; des les premiéres
lignes elle nous met en garde devant un contre sens qu’elle voit arriver «quant a l'interpré-
tation a donner a cette place prise a Dieu par les hommes. «Dieu c’est nous» s’entend bien
sUr a 'aune de la question de la mort de Dieu et de la position centrale de cet énoncé dans
la philosophie de Nietzsche. Qui mieux que Gilles Deleuze peut nous éclairer sur cet enjeu
avec les deux livres qu’il a écrits, le premier Nietzsche et la philosophie en 1962 et le
second, Nietzsche en 1965». Je propose aujourd’hui de reprendre les mots de Guattari,
non plus a I'aune de «la mort de Dieu» de Nietzsche (et avant lui, rappelons-le, de Hegel),
mais du Deus sive Natura, Dieu ou la Nature, de Spinoza. Commencgons donc par remar-
quer que Spinoza et Nietzsche, voisinent trés souvent dans les textes de Deleuze. Vers la
fin de Spinoza et nous, Deleuze écrit ceci : «[Spinoza] est un philosophe qui dispose d’un
appareil conceptuel extraordinaire, extrémement poussé, systématique et savant ; et pour-
tant il est au plus haut point I'objet d’'une rencontre immédiate et sans préparation, tel
qu’un non-philosophe, ou bien quelqu’un dénué de toute culture, peuvent en recevoir une
soudaine illumination, un «éclair». C’est comme si I'on se découvrait spinoziste, on arrive
au milieu de Spinoza, on est aspiré, entrainé dans le systéme ou la composition. Quand
Nietzsche écrit : «je suis étonné, ravi... je ne connaissais pas Spinoza ; si je viens d’éprou-
ver le besoin de lui, c’est I'effet d’un acte instinctif» [Lettre & Overbeck, 30 juillet 1881]...,
il ne parle pas seulement en tant que philosophe, surtout pas peut-étre en tant que philo-
sophe. [...] Qui est spinoziste ? Parfois, certainement, celui qui travaille «sur» Spinoza, sur
les concepts de Spinoza, a condition que ce soit avec assez de reconnaissance et d’ad-
miration. Mais aussi celui qui, non-philosophe recgoit de Spinoza un affect, un ensemble
d’affects, une détermination cinétique, une impulsion, et qui fait ainsi de Spinoza une ren-
contre et un amour ». (Gilles Deleuze, Spinoza, Philosophie pratique, p. 173-174)

Deleuze souligne trois grandes ressemblances entre Spinoza et Nietzsche, qui
constituent une méme «triple dénonciation» : «de la « conscience», des «valeurs», et des
«passions tristes». Et déja, ajoute Deleuze, du vivant de Spinoza, ce sont les raisons pour
lesquelles on I'accuse de matérialisme, d’immoralisme et d’athéisme.» (Ibid, p.27)
Nous essaierons, a partir de ces prémisses, de suivre un fil & partir de la troisieme partie
de L’Ethique, «De I'Origine et de la Nature des affects». Comment comprendre cette
déclaration qui arrive dans le Scolie (remarque, commentaire) de la proposition Il : «ame
et corps sont une seule et méme chose, qui se congoit tantot sous I'attribut de la pensée
et tant6t sous celui de I'étendue»? Deleuze prend un point de départ qui se situe un peu
plus loin dans le texte de ce méme scolie : «[...] ce que peut un corps, personne jusqu’ici
ne I'a déterminé». «Cette déclaration d’ignorance, écrit Deleuze, est une provocation :
nous parlons de la conscience et de ses décrets, de la volonté et de ses effets, des mille
moyens de mouvoir le corps, de dominer le corps et les passions — mais nous ne savons
méme pas ce que peut un corps. Nous bavardons faute de savoir. Comme dira Nietzsche,
on s’étonne devant la conscience, mais, «ce qui est surprenant, c’est bien plutét le corps».
(Ibid, p. 28).



